
Jurnal Pro Justicia, Vol.2, No.1, Juni 2022.  

1 
 

STUDI KOMPARATIF KEDUDUKAN HUKUM NAFKAH ANAK 
ZINA MENURUT FATWA MUI DAN KITAB HASYIAH AL-BAJURY 
 

Imas Bagus Putra 
Institut Agama Islam Riyadlotul Mujahidin 

denbaguspart2@gmail.com  
 

Diyan Putri Ayu 
Institut Agama Islam Sunan Giri 

 

 
Abstract 

The issue of the law of living, especially regarding the maintenance of an 
adulterous child, always gives rise to principal and sharp differences of opinion. 
Starting from the decision of the Constitutional Court which required adulterers to 
provide for their adultery children on the grounds that according to the Court 
between men and children, it was seen that science was still connected by 
lineage, the MUI responded to the decision by issuing its fatwa. Meanwhile, 
Sheikh Ibrahim al-Bajury said that the child resulting from adultery only has a 
lineage to the mother and her mother's family, not from the man who caused her 
to be born. Even if it can be proven by science, the lineage between the 
adulterous child and the man is still connected. 

The writing of this article was designed using a library research method, 
namely by analyzing the MUI fatwa and the Hasyiyah al-Bajury book with 
analysis. 

From this study it was found that MUI requires men to provide for the child 
as a ta'zir punishment for men who cause the birth of an adulterous child. 
Meanwhile, Shaykh Ibrahim ijtihad that the maintenance of the child of adultery is 
still obligatory for those who are connected by lineage to the child resulting from 
adultery, namely the mother and her mother's family. The two opinions, each of 
which is different, is the impact of the MUI fatwa which makes it easier for 
adulterers to repeat their actions, because there is already a guarantee for the life 
of the child who is the result of adultery. On the other hand, the impact of Sheikh 
Ibrahim's opinion is considered more favorable for men, because they have any 
responsibilities. 

 
Abstrak 

Masalah hukum nafkah, terkhusus pada nafkah terhadap anak hasil zina 
ini selalu melahirkan perbedaan-perbedaan pendapat yang prinsipal dan tajam. 
Berawal dari keputusan Mahkamah Konstitusi yang mana mewajibkan laki-laki 
pezina untuk memberi nafkah kepada anak hasil zinanya dengan alasan menurut 
MK antara laki-laki dan anak tersebut dilihat dengan ilmu pengetahuan masih 
tersambung nasab, MUI merespon keputusan tersebut dengan mengeluarkan 
fatwanya. Sementara Shaykh Ibrahim al-Bajury mengatakan bahwa anak hasil 
zina hanya mempunyai nasab kepada ibu dan keluarga ibunya, bukan dari laki-
laki yang menyebabkannya lahir. Sekaipun bisa dibuktikan dengan ilmu 
pengetahuan, tetaplah tidak tersambung nasab antara anak hasil zina dengan 
laki-laki tersebut. 

Penulisan artikel ini dirancang menggunakan metode penelitian pustaka, 
yaitu dengan mengkaji fatwa MUI dan kitab Hasyiyah al-Bajury dengan analisis 
induktif. 

Dari penelitian ini ditemukan bahwa MUI mewajibkan kepada laki-laki 



Jurnal Pro Justicia, Vol.2, No.1, Juni 2022.  

2 
 

untuk menafkahi anak tersebut sebagai hukuman ta‟zir bagi laki-laki yang 
menyebabkan lahirnya anak zina. Sedangkan Shaykh Ibrahim berijtihad bahwa 
nafkah anak zina tetap wajib dari mereka yang tersambung nasab dengan anak 
hasil zina, yaitu ibu dan keluarga ibunya. Kedua pendapat tersebut, masing-
masing memiliki implikasi yang berbeda, pertama dampak dari fatwa MUI yang 
memudahkan kepada si wanita pezina untuk mengulangi perbuatannya, karena 
sudah ada yang menjamin kehidupan anak hasil zinanya. Sebaliknya dampak 
dari pendapat Shaykh Ibrahim dianggap lebih menguntungkan si laki-laki, karena 
memiliki tanggung jawab apapun.  

 
Keywords: Fatwa MUI, Kitab Hasyiyah Al-Bajury, Nafkah Anak Zina. 

 

 
PENDAHULUAN 

Sebagai Negara hukum, Indonesia memiliki lembaga-lembaga hukum 

yang mengatur segala bentuk operasional hukum dalam negeri. Mulai dari 

pengkajian, perumusan, sampai penetapan sebuah hukum menjadi undang-

undang Negara. Sehingga semua hukum yang telah diputuskan dan resmi 

menjadi undang-undang Negara, merupakan hasil permufakatan dari 

lembaga-lembaga tersebut dan wajib ditaati oleh semua elemen warga 

Negara Indonesia, namun hukum-hukum tersebut jarang kontradiktif 

terhadap yurisprudensi hukum Islam.1 

Keputusan spektakuler telah dikeluarkan oleh Mahkamah Konstitusi 

(MK). Institusi yang dipimpin oleh Mahfud MD ini mengeluarkan keputusan 

yang menyatakan bahwa anak yang lahir di luar pernikahan tetap 

mempunyai hubungan keperdataan dengan ayah bioloogisnya setelah 

dibuktikan dengan saksi atau tes Deaxyribo Nucleic Acid (DNA) yang 

tercantum dalam putusan MK dengan Nomor 46/PUU-VII/2010. 

Dalam pertimbangannya, MK menilai hubungan hukum anak dengan 

ayahnya tidak semata-mata didasarkan pada adanya ikatan perkawinan. Itu 

juga dapat didasarkan pada pembuktian adanya hubungan darah antara 

anak dengan laki-laki tersebut. Jika tidak demikian, maka yang dirugikan 

adalah anak yang bersangkutan. 

Fakta yang terjadi selama ini kedudukan anak di luar nikah lemah di 

mata hukum, dan tidak ada lembaga yang melindungi anak-anak di luar 

nikah tersebut. Pasca putusan Mahkamah Konstitusi itu, anak luar kawin 

hanya punya hubungan dengan ibu dan keluarga sang ibu. Pandangan 

kontra memandang putusan Mahkamah Konstitusi tersebut seakan 

melegalkan perzinaan.2 

Keresahan umat sebagai dampak putusam MK RI No. 46/PUU-

VII/2010 tentang anak-anak di luar perkawinan direspon MUI (Majelis Ulama‟ 

Indonesia) dengan mengeluarkan Fatwa mengenai “Kedudukan Anak Hasil 

                                                
1
 Syaiqul Atho‟, et.al., El-Musytaqo (Rembang: MGS, 2013), 30. 

2
 Ahmad Mifdlol Muthohar, “Catatan MK,” dalam http://mifdlol.staff.stainsalatiga.ac.id, 

(diakses pada tanggal 22 Januari 2014, pukul 12.30). 

http://mifdlol.staff.stainsalatiga.ac.id/


Jurnal Pro Justicia, Vol.2, No.1, Juni 2022.  

3 
 

Zina Dan Perlakuan Terhadapnya”. Fatwa tersebut menepis berbagai 

subuhat (kerancuan) di tengan umat Islam dan menyatakan dengan tegas 

kedudukan anak hasil zina dalam Islam, sehingga tak perlu ragu lagi 

berpegang terhadap aturan Syari‟at Islam yang telah ditetapkan oleh Allah 

dan bukan aturan yang lain yang dibuat manusia.3 

MUI membuat sebuah keputusan resmi mengenai hak-hak anak di 

luar nikah sebagaimana yang tercantum dalam Fatwanya nomor 11 tahun 

2012 tentang “Kedudukan Anak Hasil Zina Dan Perlakuan Terhadapnya”. 

Berikut adalah poin penting dari hasil Fatwa tersebut: Pemerintah berwenang 

menjatuhkan hukuman ta‟zir kepada lelaki pezina yang mengakibatkan 

lahirnya anak dengan mewajibkan untuk (1) Mencukupi kebutuhan hidup 

anak tersebut (2) Memberikan harta setelah ia meninggal melalui wasiat 

wajibah.4 

Beda halnya dengan Fatwa MUI, Syari‟at Islam telah mengatur hak-

hak seorang anak, seperti hak mendapatkan nafkah atau warisan. 

Bahwasanya kewajiban memberi nafkah pada seorang anak dibebankan 

kepada orang tua nasabnya, bukan ayah biologisnya. 

Shaykh Ibrahim al-Bajury, pengarang kitab al-Bajury5, memperkuat 

gagasan Syari‟at Islam di atas dengan argumentasinya: 

“Beliau menyebutkan bahwa nafkah adalah mengeluarkan atau 

memberikan biaya (nafkah) kepada orang yang berhak menrimanya dengan 

tujuan memenuhi kebutuhan hidup. Menurut beliau, nafkah yang pertama 

adalah nafkah kepada usul (nasab ke atas) dan furu‟ (nasab ke bawah) dan 

sebagian dari keluarga antara lain saudara laki-laki, saudara perempuan, 

paman dan bibi”6. 

Sebagai seorang muslim yang berintelektual Islami, tidak sepatutnya 

kita hanya diam dengan apa yang menjadi keganjalan suatu pendapat. 

Karena setelah dikaji, ternyata dari Fatwa MUI dan kitab al-Bajury dapat 

menimbulkan dampak dan keterlibatan. Semisal dampak negatif dari Fatwa 

MUI di atas pada psikis masyarakat, dengan semakun tenang dan tidak ada 

rasa khawatir lagi atas nasib anak dari hasil perzinaan tersebut, karena 

mendapat perlindungan hak dari undang-undang. Maka secara tersirat 

perlindungan tersebut membolehkan kita untuk berbuat zina.7 

 
NAFKAH ANAK ZINA MENURUT FATWA MUI DAN KITAB HASHIYAH AL-

BAJURY 

 

                                                
3
 “Fatwa MUI: Kedudukan Anak Hasil Zina”, dalam http://www.voa-

islam.com/news/indonesiana, (diakses pada tanggal 22 Januari 2014, pukul 12.30). 
4
 Ibid. 

5
 Kitab al-Bajury merupakan kitab Syari‟at Islam yang sering dikaji di Pesantren dan 

penjelasannya mudah dipahami khususnya bagi santri tingkat al-wustho. 
6
 Ibrahim al-Bajury, Hasyiyah al-Bajury, Vol. 2 (t.tp: Al-Haromain, t.th), 185. 

7
 Syaiqul Atho‟, El-Musytaqo, 32-33. 

http://www.voa-islam.com/news/indonesiana
http://www.voa-islam.com/news/indonesiana


Jurnal Pro Justicia, Vol.2, No.1, Juni 2022.  

4 
 

A. Nafkah 

1. Pengertian nafkah 

Secara bahasa adalah nafkah diambil dari kata infaq yang 

artinya mengeluarkan.8 Sedangkan menurut istilah, nafkah adalah 

semua kebutuhan dan keperluan yang berlaku menurut keadaan dan 

tempat, seperti makanan, pakaian, rumah dan lain-lain.9 

Pendapat lain mengatakan bahwa setiap muslim mempunyai 

tanggung jawab memberi nafkah kepada mereka yang berhak. 

Sedangkan nafkah artinya mengeluarkan perbelanjaan untuk 

membiayai tanggungan. Hukum dari nafkah sendiri adalah wajib. 

Barang siapa yang tidak melaksanakan tanggung jawab memberikan 

nafkah terhadap tanggungannya akan mendapat dosa.10 

2. Syarat-syarat wajib nafkah 

Nafkah keluarga menjadi wajib apabila memenuhi syarat-syarat 

sebagai berikut: 

a. Adanya hubungan kerabat yang mewajibkan adanya hubungan 

waris mewaris antara kerabat yang membutuhkan dan kerabat 

yang mampu. 

b. Adanya kebutuhan kerabat yang menuntut nafkah. Apabila ada 

kerabat yang tidak membutuhkan nafkah walaupun masih kanak-

kanak, maka tidak mendapatkan nafkah. 

c. Kerabat yang menuntut nafkah tersebut tidak mampu berudaha 

sendiri. 

d. Orang yang dibebani kewajiban nafkah adalah orang yang 

mampu. 

e. Seagama, kecuali nafkah untuk anak dan orang tua.11 

3. Pemberian nafkah kepada istri 

Seluruh ahli fiqih sepakat bahwa hubunga pernikahan adalah 

salah satu sebab kewajiban memberi nafkah, sebagaimana halnya 

hubungan kerabat. Maka dari itu, istri wajib diberi nafkah dalam 3 hal, 

yaitu makan, pakaian dan tempat tinggal.12 

4. Pemberian nafkah kepada anak dan kerabat 

Sebagaimana diwajibkannya suami menafkahi istrinya, 

demikian pula diwajibkan kepada suami (ayah) yang mampu 

memberikan nafkah kepada anaknya yang tidak mampu.13 

                                                
8
 Muhammad Ibn Qosim Al-Ghozy, Fath al-Qorib al-Mujib (t.tp: Dar al-Rahmah al-

Islamiyah, t.th), 48. 
9
 Hasan Ayyub, Fikih Keluarga, terj. Abdul Ghofar (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2001), 

383. 
10

 Melvi Yendra & Mira Rainayati, Ensiklopedia Untuk Anak-anak Muslim, vol. 3 (Bandung: 
Grasindo, 2007), 51. 

11
 Tihami & Sohari Sahrani, Fikih Munakahat: Kajian Fikih Nikah Lengkap, vol. 2 (Jakarta: 

Raja Grafindo Persada, 2010), 143-144. 
12

 Muhammad Ibramim Jannaty, Fiqih Perbandingan 5 Mazhab, terj. Ibn Alwy Bafaqih, 
et.al., vol. 3 (Jakarta: Cahaya, 2007), 437. 

13
 Muhammad Bagir, Fiqih Praktis II (Bandung: Karisma, 2008), 254. 



Jurnal Pro Justicia, Vol.2, No.1, Juni 2022.  

5 
 

 
B. Anak Zina 

Anak zina adalah anak yang dilahirkan di luar perkawinan yang 

sah. Sedangkan perkawinan yang diakui di Indonesia adalah perkawinan 

yang dilakukan menurut hukum masing-masing agama dan kepercayaan 

serta dicatat menurut perundang-undangan yang berlaku. Pendapat lain 

mengemukakan bahwa anak zina adalah anak yang dilahirkan ibunya dari 

hubungan yang tidak sah.14 

Perlu diketahui status anak yang dilahirkan terdapat empat 

kemungkinan permasalahan intisab, yaitu sebagai berikut: 

1. Anak tidak intisab kepada suami, secara lahir maupun batin sekalipun 

tidak ada mula‟anah. Anak yang dilahirkan sebelum lewatnya masa 

enam bulan dari waktu kemungkinannya berkumpul setelah akad, atau 

setelah lewatnya masa empat tahun dihitung dari akhir waktu 

dimungkinkannya berkumpul. 

2. Anak intisab kepada suami dan berlaku hukum seorang anak seperti 

waris dan sebagainya secara lahir, serta wajib dinafikan (dinyatakan 

bahwa anak tersebut bukan dari suami). Anak tersebut dilahirkan di 

atas enam bulan dan di bawah empat tahun. Gambarannya, setelah 

akad suami tidak pernah wati dengan perempuan tersebut dan tidak 

pernah memasukkan spermanya. 

3. Anak secara lahir intisab kepada suami, tetapi tidak wajib 

menafikannya. Jika ada dugaan yang tidak kuat dari suami bahwa 

anak itu bukan dari dirinya, seperti dia sudah mengistibra‟kan 

perempuannya setelah wati, sedangkan di situ terdapat keraguan 

adanya perzinaan. 

4. Anak tersebut intisab kepada suami dan haram dinafikan. Di saat kuat 

dugaannya bahwa anak tersebut dari dirinya atau seimbang antara 

kemungkinan dari dirinya atau tidak.15 

Menurut Islam, anak zina adalah suci dari dosa yang menyebabkan 

eksistensinya di dunia ini, dan tidak menanggung beban dosa orang 

tuanya. Karena anak zina harus dilakukan secara manusiawi, diberi 

pendidikan, pengajaran dan keterampilan yang berguna untuk bekal 

hidupnya di masyarakat nanti.16 

 
C. Nafkah Anak Zina 

Tidak dapat dipungkiri lagi musibah perzinaan sudah mulai 

merebak di negeri ini, dan permaslahannya dianggap ringan oleh 

sebagian masyarakat. Ditambah lagi kurang perhatiannya terhadap 

syari‟at Islam yang dapat menambah permasalahan tersebut. 

                                                
14

 Ajat Sudrajat, Fikih Aktual (Ponorogo: STAIN Ponorogo Press, 2008), 95. 
15

 Saiful Anshori, Tawali‟ al-Ahkam al-Fiqhiyah (Rembang: LTN Pondok Pesantren Al-
Anwar, 2011), 56-57. 

16
 Ajat Sudrajat, Fikih Aktual, 95-96. 



Jurnal Pro Justicia, Vol.2, No.1, Juni 2022.  

6 
 

Realita seperti ini tentunya tidak lepas dari sorotan Syari‟at Islam 

yang sempurna dan cocok untuk semua zaman. Tinggal kita melihat 

kembali bagaimana fiqih melihat status anak zina dalam keluarganya. Hal 

ini menjadi lebih penting dan mendesak dengan adanya realita status 

mereka yang masih banyak dipertanyakan masyarakat.17 

Anak zina pada asalnya dinasabkan kepada ibunya sebagaimana 

anak mula‟anah. Sebab keduanya sama-sama terputus nasabnya dari sisi 

bapaknya. Jadi yang bertanggung jawab untuk mencukupi kebutuhan 

hidupnya adalah ibunya yang melahirkan dan keluarga ibunya, sebab 

anak zina hanya mempunyai hubungan nasab atau hubungan hukum 

dengan ibunya. 

Sebagai akibatnya, anak zina tidak dapat dihubungkan dengan 

ayahnya. Ketetapan ini terdapat dalam KUH Perdatan dan hukum Islam. 

Oleh karena itu, anak zina mempunyai akibat hukum sebagai berikut: 

1. Tidak ada hubungan nasab kepada laki-laki yang mencampuri ibunya 

secara tidak sah. 

2. Tidak dapat menjadi wali. 

3. Tidak ada hubungan waris.18 

 
D. Ushul Fiqih 

Ushul fiqih merupakan alat untuk membatu mencari dalil atau 

alasan dari suatu masalah yang belum terdapat dalilnya. Sebelum 

mengetahui tentang metode-metode ushul fiqih, terlebih dahulu kita 

mengetahui arti dari kata ushul fiqih. 

Secara etimologi kata ushul fiqih berasal dari dua kata, yaitu kata 

usul bentuk jamak dari asl dan kata fiqh, yang masing-masing memiliki 

pengertian yang luas. Asl berarti dalil, yakni landasan hukum. Sedangkan 

fiqh artinya pemahaman yang mendalam. 

Adapun pengertian ushul fiqih secara terminologi adalah ilmu 

pengetahuan tentang dalil fiqih secara global, metode penggunaan dalil 

tersebut dan keadaan orang yang menggunakannya.19 

Setelah mengetahui arti dari ushul fiqih, selanjutnya adalah sedikit 

penjelasan dari beberapa sumber hukum serta metode ijtihad, antara lain: 

1. Al-Qur‟an 

Merupakan sumber dari hukum Islam sebagai kehujjahannya, dan 

semua ulama‟ sepakat atas hal tersebut. Bahkan seluruh umat Islam 

percaya akan kehujjahannya al-Qur‟an karena sampainya kepada kita 

secara mutawatir.20 

2. Sunnah 

                                                
17

 Kholid Syamhudi, “Status Anak Zina,” dalam www.ibnumajjah.wordpress.com, (diakses 
pada tanggal 23 april 2014, pukul 19.02). 

18
 Ajat Sudrajat, Fikih Aktual, 96-97. 

19
 Rachmat Syafe‟i, Ilmu Ushul Fiqih (Bandung: Pustaka Setia, 1999), 17-18. 

20
 Ibid., 50-51. 

http://www.ibnumajjah.wordpress.com/


Jurnal Pro Justicia, Vol.2, No.1, Juni 2022.  

7 
 

Secara istilah Sunnah merupakan segala yang diriwayatkan dari 

Nabi SAW. berupa perbuatan, perkataan danketetapan yang berkaitan 

dengan hukum. 

Dalam kaitannya antara nisbat Sunnah dan al-Qur‟an, para ulama‟ 

telah sepakat bahwa Sunnah berfungsi menjelaskan apa yang 

terdapat dalam al-Qur‟an dan juga sebagai penguat.21 

3. Ijma‟ 

Ijma‟ secara istilah adalah kesepakatan semua mujtahid dari ijma‟ 

umat Muhammad SAW. dalam suatu masa setelah beliau wafat 

terhadap hukum syara‟. 

Dari definisi di atas dapat diketahui bahwa ijma‟ bisa terjadi jika 

memenuhi kriteria-kriteria sebagai berikut: 

a. Yang bersepakat adalah para mujtahid, 

b. Yang bersepakat adalah seluruh mujtahid, 

c. Para mujtahid harus umat Nabi Muhammad SAW, 

d. Dilakukan setelah wafatnya Nabi, 

e. Kesepakatan mereka harus berhubungan dengan syari‟at. 

Macam-macam ijma‟ bila dilihat dari cara terjadinya ada dua 

macam, yaitu ijma‟ sarih (semua mujtahid mengungkapkan 

kesepakatan) dan ijma‟ sukuti (sepakat karena diamnya mujtahid). 

Jumhur ulama‟ telah sepakat bahwa ijma‟ sarih itu merupakan hujjah 

secara qat‟i, wajib mengamalkannya dan haram menentangnya. 

Berbeda dengan ijma‟ sukuti, karena diamnya mujtahid belum tentu 

mereka sepakat dan ijma‟ ini hanya disepakati sebagian dari mujtahid 

saja. 

4. Qiyas 

Qiyas menurut istilah adalah suatu proses penyingkapan 

kesamaan hukum suatu kasus yang tidak disebutkan dalam nass, 

dengan suatu hukum yang disebutkan dalam nass karena ada 

kesamaan dalam illatnya. 

Dari pengertian qiyas di atas dapat disimpulkan bahwa unsur 

pokok (rukun) qiyas terdiri atas empat unsur, antara lain asl (pokok) 

yaitu suatu peristiwa yang sudah ada nasss-nya yang dijadikan tempat 

untuk meng-qiyas-kan. Selanjutnya far‟ (cabang) yaitu peristiwa yang 

tidak ada nass-nya. Hukum asl, yaitu hukum yang ditetapkan oleh 

syara‟. Dan terakhir adalah illat, yaitu sifat yang ada pada asl.22 

5. Ijtihad 

Ijtihad merupakan aktivitas untuk memperoleh pengetahuan 

hukum syara‟ dari dalil terperinci dalam Syari‟at. 

Supaya terpenuhinya suatu ijtihad, para mujtahid harus memnuhi 

syarat-syarat sebagai berikut: 

                                                
21

 Ibid., 59-60. 
22

 Ibid., 86-88. 



Jurnal Pro Justicia, Vol.2, No.1, Juni 2022.  

8 
 

a. Menguasai dan mengetahui arti ayat-ayat hukum yang terdapat 

dalam al-Qur‟an. 

b. Menguasai dan mengetahui hadist-hadits tentang hukum. 

c. Mengetahui nasakh mansukh dari al-Qur‟an dan Sunnah 

d. Mengetahui permasalahan yang sudah ditetapkan melalui ijma‟ 

ulama, sehingga tidak bertentangan. 

e. Mengetahui qiyas dan berbagai persyaratannya. 

f. Mengetahui bahasa arab dan berbagai disiplin ilmu yang 

berkaitan dengan bahasa. 

g. Mengetahui ilmu Ushul Fiqih. 

h. Mengetahui maqqsid al-Shari‟ah (tujuan Syari‟at) secara umum. 

Ijtihad memiliki suatu objek, yaitu setiap hukum syara‟ yang tidak 

memiliki dalil qat‟i atau hukum yang masih memiliki dalil zanni.23 

6. Istihsan 

Merupakan semua hal yang dianggap baik oleh mujtahid menurut 

akalnya. Sebagian ulama‟ madzhab mengakui kehujahan istihsan, 

akan tetapi Imam Syafi‟i berbeda pendapat bahwa istihsan bukan 

sebagai dalil dan istinbat hukum, karena menurutnya menggunakan 

istihsan berarti membuat Syari‟at. 

7. Maslahah Mursalah 

Adalah kemaslahatan yang tidak disyari‟atkan oleh syari‟ hukum 

untuk ditetapkan. Dan tidak ditunjukkan oleh dalil syari‟ untuk 

mengi‟tibarkannya atau membatalkannya. Tujuan maslahah mursalah 

adalah untuk memelihara dari kemadaratan dan menjaga manfaat.24 

8. Istishab 

Istishab adalah menetapkan sesuatu menurut keadaan 

sebelumnya sampai terdapat dalil-dalil yang menunjukkan perubahan 

keadaan, atau menjadikan hukum yang ditetapkan pada masa lampau 

secara kekal menurut keadaannya sampai terdapat dalil yang 

menunjukkan perubahannya.25 

9. Sadd Dhari‟ah 

Secara istilah dhari‟ah adalah melaksanakan suatu pekerjaan 

yang semula mengandung kemaslahatan menuju kepada suatu 

kerusakan (kemafasadatan). Sedangkan sadd dhari‟ah adalah 

mencegah perkara agar tidak sampai pada mafsadat, karena 

mafasadat harus dicegah dan dilarang.26 

Menurut Imam Shatibi, ada kriteria yang menjadikan suatu 

perbuatan itu dilarang, yaitu: 

a. Perbuatan yang tadinya boleh dilakukan itu mengandung 

kerusakan, 

                                                
23

 Ibid., 105-106. 
24

 Abdul Wahab Khallaf, Ilmu Usul Fikih, terj. Halimuddin (Jakarta: Rineka Cipta, 2005), 98. 
25

 Rachmat Syafe‟i, Ilmu Ushul Fiqih, 125-126. 
26

 Ushul al-Fiqh II (t.tp: Departemen Agama RI, 1999), 42. 



Jurnal Pro Justicia, Vol.2, No.1, Juni 2022.  

9 
 

b. Kemafsadatan lebih kuat daripada kemaslahatan, 

c. Perbuatan yang diperbolehkan syara‟ mengandung lebih banyak 

unsur kemafsadatan. 

Kemudian para ulama‟ membagi dhari‟ah berdasarkan dua segi. 

Pertama dari segi kualitas kemafsadatan terbagi menjadi empat 

macam, yaitu: 

a. Perbuatan yang dilakukan tersebut membawa kemafsadatan yang 

pasti. Misalnya menggali sumur di depan rumah orang lain pada 

waktu malam, yang menyebabkan pemilik rumaj jatuh ke dalam 

sumur tersebut. 

b. Perbuatan yang boleh dilakukan karena jarang mengandung 

kemafsadatan, misalnya menjual makanan yang biasanya tidak 

mengandung kemafsadatan. 

c. Perbuatan yang dilakukan kemungkinan besar akan membawa 

kemafsadatan. Seperti menjual senjata kepada musuh, yang 

dimungkinkan akan digunakan untuk membunuh. 

d. Perbuatan yang pada dasarnya boleh dilakukan karena 

mengandung kemaslahatan, tetapi memungkinkan terjadinya 

kemafsadatan seperti jual beli dengan harga yang lebih tinggi dari 

harga asal karena tidak kontan. 

Selanjutnya dhari‟ah dilihat dari segi kemafsadatan yang 

ditimbulkan dibagi menjadi dua, yaitu: 

a. Perbuatan yang membawa kepada suatu kemafsadatan, seperti 

meminum minuman keras yang mengakibatkan mabuk, 

sedangkan mabuk adalah perbuatan mafsadat. 

b. Suatu perbuatan yang pada dasarnya dibolehkan atau dianjurkan 

tetapi dijadikan sebagai jalan untuk melakukan suatu perbuatan 

yang haram, baik disengaja maupun tidak, seperti seorang laki-

laki yang menikahi perempuan yang ditalak tiga dengan tujuan 

agar wanita itu bisa kembali kepada suaminya yang pertama. 

Di kalangan ulama‟ ushul terjadi perbedaan pendapat dalam 

menetapkan kehujjahan sadd al-dhari‟ah sebagai dalil syara‟. Ulama‟ 

Malikiyah dan Hanabilah dapat menerima kehujjahannya sebagai 

salah satu dalil syara‟. Sedangkan ulama‟ Hanafiyah dan Shafi‟iyah 

dapat menerima sadd al-dhari‟ah dalam masalah-masalah tertentu 

saja dan menolaknya dalam masalah-masalah lain. Sedangkan Imam 

Shafi‟i menerimanya apabila dalam keadaan uzur,  misalnya seorang 

musafir atau yang sakit dibolehkan meninggalkan shalat jum‟at dan 

dibolehkan menggantinya dengan shalat dzuhur.27 

 
E. Fatwa Mui Tentang Kedudukan Anka Hasil Zina Dan Perlakuan 

Terhadapnya 

                                                
27

 Rachmat Syafe‟i, Ilmu Ushul Fiqih, 133-137. 



Jurnal Pro Justicia, Vol.2, No.1, Juni 2022.  

10 
 

Pada tahun 2012, pasca putusan MK yang mana memutuskan 

bahwa nasab anak hasil zina dinasabkan kepada bapak biologisnya, 

selama dapat dibuktikan dengan ilmu pengetahuan, MUI mengeluarkan 

Fatwa yang menepis putusan MK tersebut dengan Fatwa yang memiliki 

ketentuan umum, sebagai berikut: 

1. Anak hasil zina tidak mempunyai hubungan nasab, wali nikah, waris 

dan nafaqah dengan laki-laki yang menyebabkan kelahirannya. 

2. Anak hasil zina hanya mempunyai hubungan nasab, waris dan 

nafaqah dengan ibunya dan keluarga ibunya. 

3. Anak hasil zina tidak menanggung dosa perzinaan yang dilakukan 

oleh orang yang mengakibatkan kelahirannya. 

4. Pezina dikenakan hukuman hadd oleh pihak yang berwenang, untuk 

kepentingan menjaga keturunan yang sah (hifz al-nasl). 

5. Pemerintah berwenang menjatuhkan hukuman ta‟zir lelaki pezina 

yang mengakibatkan lahirnya anak dengan mewajibkannya untuk: 

a. Mencukupi kebutuhan hidup anak tersebut; 

b. Memberikan harta setelah ia meninggal melalui wasiat wajibah. 

6. Hukuman sebagaimana dimaksud nomor 5 bertujuan melindungi 

anak, bukan untuk mensahkan hubungan nasab antara anak tersebut 

dengan lelaki yang mengakibatkan kelahirannya. 

 
F. Keterangan Kitab Al-Bajury Tentang Nafkah 

Kitab hashiyah al-bajury adalah kitab yang membahas tentang 

hukum Islam, yang dikarang oleh ulama‟ Muta‟akhirin yang bernama 

Shaykh Ibrahim al-Bajury. Beliau diberi gelar dengan Burhanuddin artinya 

bukti agama, sebuah gelar yang lazim disematkan kepada para ulama‟ 

besar dulunya (bahkan hingga sekarang). Beliau dilahirkan pada tahun 

1198 H/1783 M di desa Bajur, sebuah desa di Provinsi al-Manjufiyah, 

Mesir. 

Beliau lahir dan tumbuh di keluarga yang memegang teguh Islam 

sebagai pedoman hidup. Orang tuanya pun terkenal sebagai orang alim 

dan saleh. Sebab itulah beliau senantiasa dididik dengan ilmu agama. 

Pada masa kecilnya beliau telah belajar al-Qur‟an dan memperbaiki 

kualitas bacaannya dengan bimbingan ayahnya sendiri. 

Pada tahun 1212 Hijriyah, beliau berangkat ke al-Azhar dan 

menimba ilmu di sana. Selama di al-Azhar, Shaykh Ibrahim sangat giat 

dan tekun dalam mengikuti pembelajaran dengan para gurunya. 

Sebagai seorang ulama‟, beliau terkenal sangat produktif 

menghasilkan karya-karya yang berkualitas. Hal ini tentu saja disebabkan 

kepintaran dan kecerdasan serta kedalaman ilmu beliau. Kebanyakan 

kitab membahas mengenai akidah. Beliau termasuk salah seorang ulama‟ 

yang giat dalam menyebarkan Akidah Ahlusunnah wal Jama‟ah. Selain 

masalah akidah, beliau juga mempunyai banyak karangan di lintas disiplin 



Jurnal Pro Justicia, Vol.2, No.1, Juni 2022.  

11 
 

ilmu seperti fiqih, ushul fiqih dan lain-lain yang salah satunya adalah kitab 

Hashiyah al-Bajury. 

Kitab al-Bajury adalah kitab yang di dalamnya terdapat keterangan 

tentang macam-macam nafkah, salah satunya nafkah kepada kerabat, 

adalah sebagai berikut:  

“Nafkah adalah mengeluarkan atau memberikan suatu harta 
kepada mereka yang berhak menerimanya dan tidak dilakukan kecuali 
hanya untuk kebaikan. Nafkah terjadi karena ada tiga sebab, antara lain 
nafkah disebabkan karena kerabat, karena harta kepemilikan dan karena 
pernikahan. Nafkah disebabkan karena kerabat disebut juga dengan 
nafkah „amudain (dua cabang) yaitu nafkah kepada orang tua (ushul) dan 
nafkah kepada anak (furu‟). Sedangkan kerabat yang bukan dari ushul 
dan furu‟ antara lain saudara laki-laki, saudara perempuan, paman dan 
bibi. Di dalam nafkah baik ushul maupun furu‟ disyaratkan merdeka dan 
dilindungi (terhormat)”28. 

Dari penjelasan di atas, sudah jelas bahwa kewajiban untuk 

memenuhi kebutuhan hidup atau nafkah kepada kerabat hanya mereka 

yang tersambung nasab, baik nasab ke atas maupun ke bawah. 

Selanjutnya, untuk menentukan bahwa anak tersebut merupakan 

anak dari hasil perzinaan, yaitu apabila anak tersebut dilahirkan sebelum 

waktu enam bulan atau setelah empat tahun, terhitung mulai dari 

berkumpulnya pasangan istri (pezina) dan suami (sah). Begitu sebaliknya, 

jika dilahirkan di antara enam bulan dan empat tahun, maka anak tersebut 

adalah anak yang sah dari pasangan suami dan istri, dengan catatan tidak 

ada keraguan sama sekali. 

 
G. Analisa Fatwa MUI dan Kitab Al-Bajury 

Setelah melihat fatwa MUI di atas, dapat dicerna bahwa yang 

terkandung di dalamnya yaitu pada poin pertama “mencukupi kebutuhan 

anak tersebut” laki-laki yang menyebabkan lahirnya anak zina tersebut 

tetap wajib menafkahi, akan tetapi bukan untuk mengesahkan hubungan 

nasab antara laki-laki dengan anak zina tersebut. Hanya saja pencukupan 

kebutuhan hidup atau bisa disebut nafkah ini dijadikan MUI sebagai 

hukuman ta‟zir kepada laki-laki yang berzina tersebut. 

Sementara, fatwa MUI tersebut menggunakan beberapa kaidah 

fiqih dalam memutuskan permasalahan tentang nafkah anak zina, antara 

lain: 

1. Sadd al-Dhari‟ah yang memutus suatu pekerjaan yang semula 

mengandung kemaslahatan menuju pada suatu kerusakan 

(kemafasadatan), maka kaidah di atas bertujuan menutupi peluang 

sekecil apapun terjadinya zina serta akibat hukumnya.29 

2. Segara mudharat (bahaya) harus dihindarkan sedapat mungkin. 

                                                
28

 Ibrahim al-Bajury, Hasyiyah al-Bajury, 185.  
29

 Muhammad Abu Zahrah, Ushul Fiqih, terj. Saefullah Ma‟shum, et. al. (Jakarta: Pustaka 
Firdaus, 2010), 450. 



Jurnal Pro Justicia, Vol.2, No.1, Juni 2022.  

12 
 

3. Menghindarkan mafsadat didahulukan atas mendatangkan maslahat. 

4. Apabila terdapat dua kerusakan atau bahaya yang saling 

bertentangan, maka kerusakan atau bahaya yang lebih besar dihindari 

dengan jalan melakukan perbuatan yang resiko bahayanya lebih kecil. 

5. Kebijakan imam (pemerintah) terhadap rakyatnya didasarkan pada 

kemaslahatan.30 

Dari kaidah di atas mengisyaratkan bahwa untuk menanggulangi 

terjadinya perzinaan yang terus-menerus dan untuk menghindari hal-hal 

yang tidak diinginkan, maka MUI memberikan hukuman ta‟zir berupa 

mencukupi kebutuhan hidup anak zina agar tidak terjadi lagi perbuatan 

zina. Hukuman tersebut diambil menurut kebijakan pemerintah atas dasar 

kemaslahatan yang berada saat ini. 

Mencermati dari keterangan fatwa MUI di atas, penulis menyetujui 

fatwa tersebut untuk diikuti, karena selain fatwa tersebut memberikan efek 

jera terhadap pelaku zina, penulis juga menyimak keadaan yang berada di 

Negara Indonesia, yang tidak semua penduduknya beragama Islam. Jadi, 

pantaslah fatwa yang mewajibkan laki-laki sebagai penyebab lahirnya 

anak zina agar menafkahi anak tersebut untuk diterapkan di Negara 

Indonesia dengan tujuan meminimalkan angka perzinaan dan menjamin 

kehidupan anak zina. 

Berbeda dengan fatwa MUI di atas, Shaykh Ibrahim al-Bajury 

berpendapat, bahwa sebab kewajiban nafkah yang pertama adalah 

kerabat. Nafkah kerabat bisa juga dikatakan nafkah „amudain, yaitu 

nafkah kepada nasab ke atas dan nasab ke bawah. Jadi sudah jelas 

bahwa anak hasil zina tidak bisa mendapat nafkah dari laki-laki yang 

menyebabkan kelahirannya.31 

Kemudian masalah hukuman ta‟zir yang dilibatkan dalam hukuman 

perbuatan zina terdapat suatu qaidah fiqhiyah yaitu “sesuatu yang dengan 

karakter khususnya mewajibkan perkara yang lebih (tinggi) di antara dua 

perkara, tidak secara otomatis mewajibkan yang lebih rendah jika dilihat 

dari karakter umumnya.32 

Kaidah tersebut dapat kita terapkan dalam persoalan hadd zina, 

dengan penjelasan sebagai berikut: 

1. Hadd (vonis hukuman) zina statusnya lebih tinggi daripada ta‟zir. 

Pelaksanaan had zina adalah dengan dicambuk (jilid) seratus kali atau 

dirajam. Apabila hukuman ini sudah dijatuhkan pada pelaku zina, 

secara tidak langsung sudah dapat menggugurkan tuntutan ta‟zir. 

2. Hukuman hadd bagi pezina muhsan, yakni pezina yang berstatus 

sudah nikah (dukhul). Hukuman dalam kapasitas pezina muhsan yang 

                                                
30

 Ibid. 
31

 Ibrahim al-Bajury, Hasyiyah al-Bajury, 185. 
32

 Abdul Haq, et. al., Formasi Nalar Fiqih, vol. 2 (Surabaya: Khalista, 2006), 237. 



Jurnal Pro Justicia, Vol.2, No.1, Juni 2022.  

13 
 

berupa rajam tidak lagi mewajibkan hukuman yang lebih ringan, yakni 

dicambuk.33 

Seperti yang diketahui bahwa sanksi takzir yang berkaitan dengan 

tindak pidana ta‟zir. Salah satu tindak pidana ta‟zir yaitu tindak pidana 

hudud atau qisas yang dikukuhkan oleh al-Qur‟an dan al-Hadits tetapi 

tidak memenuhi syarat untuk dijatuhi hukuman hadd atau qisas, seperti 

percobaan pencurian, perampokan, perzinaan atau pembunuhan.34 

Shaykh Nawawi bin Umar al-Jawy memperkuat gagasan di atas 

dengan pendapatnya, bahwa ta‟zir merupakan hukuman yang 

disyari‟atkan pada setiap perbuatan maksiat yang tidak mengandung had 

dan kafarat.35 

Sebagai warga Negara Indonesia, penulis berpendapat bahwa 

pendapat Shaykh Ibrahim tersebut untuk mengatasi masalah yang timbul 

dari anak hasil zina belum bisa diterapkan di Negara Indonesia. Karena di 

Indonesia menggunakan sistem hukum dari belanda, yaitu Burgerlijk 

Wetboek, sedangkan pendapat yang tercantum dalam kitab al-Bajury 

yang sepenuhnya berasal dari syari‟at Islam. Begitu juga dengan 

hukuman ta‟zir yang hanya bisa dijatuhkan pada perbuatan maksiat yang 

belum terdapat hukuman hadd. Baik hadd maupun ta‟zir di Negara 

Indonesia juga belum bisa diterapkan karena untuk menjatuhkan hukuman 

Indoneisa menggunakan Undang-undang yang telah ada. 

 
KESIMPULAN 

Dari pembahasan di atas penulis dapat menarik kesimpulan, bahwa 

ketentuan hukum nafkah anak zina baik dari fatwa MUI maupun kitab al-

Bajury belum bisa diterapkan di Negara Indonesia. Dasar hukum dari 

Belanda dan tak hanya agama Islam saja yang menduduki Negara Indonesia 

merupakan alasan penerapan hukum di atas. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

A. Footnote 
1  Syaiqul Atho‟, et.al., El-Musytaqo (Rembang: MGS, 2013), 30. 
2 Ahmad Mifdlol Muthohar, “Catatan MK,” dalam 

http://mifdlol.staff.stainsalatiga.ac.id, (diakses pada tanggal 22 Januari 
2014, pukul 12.30). 

3 “Fatwa MUI: Kedudukan Anak Hasil Zina”, dalam http://www.voa-
islam.com/news/indonesiana, (diakses pada tanggal 22 Januari 2014, 
pukul 12.30). 

4 Ibrahim al-Bajury, Hasyiyah al-Bajury, Vol. 2 (t.tp: Al-Haromain, t.th), 
185. 

5 Muhammad Ibn Qosim Al-Ghozy, Fath al-Qorib al-Mujib (t.tp: Dar al-
Rahmah al-Islamiyah, t.th), 48. 

6 Hasan Ayyub, Fikih Keluarga, terj. Abdul Ghofar (Jakarta: Pustaka al-

                                                
33

 Ibid., 239. 
34

 Djazuli, Kaidah-Kaidah Fikih (Jakarta: Prenada Media, 2010), 141. 
35

 Muhammad Nawawi ibn Umar, Qut al-Habib al-Gharib (t.tp: Al-Haromain, 2005), 246. 

http://mifdlol.staff.stainsalatiga.ac.id/
http://www.voa-islam.com/news/indonesiana
http://www.voa-islam.com/news/indonesiana


Jurnal Pro Justicia, Vol.2, No.1, Juni 2022.  

14 
 

Kautsar, 2001), 383. 
7 Melvi Yendra & Mira Rainayati, Ensiklopedia Untuk Anak-anak Muslim, 

vol. 3 (Bandung: Grasindo, 2007), 51. 
8 Tihami & Sohari Sahrani, Fikih Munakahat: Kajian Fikih Nikah Lengkap, 

vol. 2 (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2010), 143-144. 
9 Muhammad Ibramim Jannaty, Fiqih Perbandingan 5 Mazhab, terj. Ibn 

Alwy Bafaqih, et.al., vol. 3 (Jakarta: Cahaya, 2007), 437. 
10 Muhammad Bagir, Fiqih Praktis II (Bandung: Karisma, 2008), 254. 
11 Ajat Sudrajat, Fikih Aktual (Ponorogo: STAIN Ponorogo Press, 2008), 

95. 
12 Saiful Anshori, Tawali‟ al-Ahkam al-Fiqhiyah (Rembang: LTN Pondok 

Pesantren Al-Anwar, 2011), 56-57. 
13 Kholid Syamhudi, “Status Anak Zina,” dalam 

www.ibnumajjah.wordpress.com, (diakses pada tanggal 23 april 2014, 
pukul 19.02). 

14 Rachmat Syafe‟i, Ilmu Ushul Fiqih (Bandung: Pustaka Setia, 1999), 17-
18. 

15 Abdul Wahab Khallaf, Ilmu Usul Fikih, terj. Halimuddin (Jakarta: Rineka 
Cipta, 2005), 98. 

16 Ushul al-Fiqh II (t.tp: Departemen Agama RI, 1999), 42. 
17 Muhammad Abu Zahrah, Ushul Fiqih, terj. Saefullah Ma‟shum, et. al. 

(Jakarta: Pustaka Firdaus, 2010), 450. 
18 Abdul Haq, et. al., Formasi Nalar Fiqih, vol. 2 (Surabaya: Khalista, 

2006), 237. 
19 Djazuli, Kaidah-Kaidah Fikih (Jakarta: Prenada Media, 2010), 141. 
20 Muhammad Nawawi ibn Umar, Qut al-Habib al-Gharib (t.tp: Al-

Haromain, 2005), 246. 
 

B. Daftar Pustaka 

Al-Bajury, Ibrahim. Hasyiyah al-Bajury, Vol. 2. t.tp: Al-Haromain, t.th. 

Al-Ghozy, Muhammad Ibn Qosim. Fath al-Qorib al-Mujib. t.tp: Dar al-
Rahmah al-Islamiyah, t.th. 

Anshori, Saiful. Tawali‟ al-Ahkam al-Fiqhiyah. Rembang: LTN Pondok 
Pesantren Al-Anwar, 2011. 

Atho‟, Syaiqul. et.al. El-Musytaqo. Rembang: MGS, 2013. 

Ayyub, Hasan. Fikih Keluarga. terj. Abdul Ghofar. Jakarta: Pustaka al-
Kautsar, 2001. 

Bagir, Muhammad. Fiqih Praktis II. Bandung: Karisma, 2008. 

Djazuli. Kaidah-Kaidah Fikih. Jakarta: Prenada Media, 2010. 

Haq, Abdul. et. al. Formasi Nalar Fiqih, vol. 2. Surabaya: Khalista, 2006. 

Jannaty, Muhammad Ibramim. Fiqih Perbandingan 5 Mazhab, terj. Ibn 
Alwy Bafaqih, et.al., vol. 3. Jakarta: Cahaya, 2007. 

Khallaf, Abdul Wahab. Ilmu Usul Fikih, terj. Halimuddin. Jakarta: Rineka 
Cipta, 2005. 

Sudrajat, Ajat. Fikih Aktual. Ponorogo: STAIN Ponorogo Press, 2008. 

Syafe‟i, Rachmat. Ilmu Ushul Fiqih. Bandung: Pustaka Setia, 1999. 

Tihami & Sohari Sahrani. Fikih Munakahat: Kajian Fikih Nikah Lengkap, 

http://www.ibnumajjah.wordpress.com/


Jurnal Pro Justicia, Vol.2, No.1, Juni 2022.  

15 
 

vol. 2. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2010. 

Umar, Muhammad Nawawi Ibn. Qut al-Habib al-Gharib. t.tp: Al-Haromain, 
2005. 

Ushul al-Fiqh II. t.tp: Departemen Agama RI, 1999. 

Yendra, Melvi & Mira Rainayati. Ensiklopedia Untuk Anak-anak Muslim, 
vol. 3. Bandung: Grasindo, 2007. 

Zahrah, Muhammad Abu. Ushul Fiqih, terj. Saefullah Ma‟shum, et. al. 
Jakarta: Pustaka Firdaus, 2010. 

Fatwa MUI: Kedudukan Anak Hasil Zina, dalam http://www.voa-
islam.com/news/indonesiana.  

Muthohar, Ahmad Mifdlol. “Catatan MK,” dalam 
http://mifdlol.staff.stainsalatiga.ac.id. 

Syamhudi, Kholid. “Status Anak Zina,” dalam 
www.ibnumajjah.wordpress.com. 

 
 
 

 

http://www.voa-islam.com/news/indonesiana
http://www.voa-islam.com/news/indonesiana
http://mifdlol.staff.stainsalatiga.ac.id/
http://www.ibnumajjah.wordpress.com/

